
54 
 

Journal of Social and Communication (JSC) Terekam Jejak, Copyright © 2025 

Vol. 1, Num. 2, 2025 

https://journal.terekamjejak.com/index.php/jsc  

Author:  Muhammad Fairuz Nafis Loto  

 

Perkawinan Adat Bugis Simbol 
Kehormatan Dan Identitas Keluarga 

 

 
ABSTRACT 

The Bugis traditional wedding is one form of local wisdom that reflects the value system and 
worldview of the Bugis people regarding social relations, honor, and family identity. In this 
tradition, marriage is not merely seen as the union of two individuals in a sacred bond, but 
more profoundly as the convergence of two extended families that carry with them names, 
social status, and dignity that must be preserved. Various stages in the traditional procession—
such as mappasiarekeng (initial discussions), mappettuada (agreement negotiations), 
maduppa (welcoming of guests), and mapacci (purification ritual)—demonstrate the 
complexity and cultural richness embedded in Bugis traditional marriage. One of the most 
prominent aspects of Bugis marriage is the presence of uang panai’, a form of bridewealth 
given by the groom’s family to the bride’s family. Uang panai’ is not merely economic in value, 
but serves as a symbol of respect toward the woman and her family, as well as a marker of the 
groom’s social status, education, and family background. In this context, traditional marriage 
becomes a symbolic arena where family honor is asserted and social identity is reinforced. 
Nevertheless, in the dynamics of modern society, Bugis traditional marriage faces various 
challenges, such as the commercialization of customs, the economic burden due to high uang 
panai’, and the influence of external cultures that lead to a shift in values. This article aims to 
examine the symbolic meanings of various elements in Bugis traditional marriage and their 
relevance in preserving family identity amidst social change. This study employs a descriptive 
qualitative approach through literature review, interviews with cultural practitioners, and 
analysis of cultural practices in the community. The findings reveal that despite undergoing 
various adaptations, Bugis traditional marriage remains a vital medium for reinforcing 
identity, preserving honor, and strengthening solidarity among families and communities. 

Keywords: Bugis Traditional Marriage, Uang Panai’, Honor, Social Identity, Local Tradition, 

Cultural Values. 

 

ABSTRAK 

Perkawinan adat Bugis merupakan salah satu bentuk kearifan lokal yang merepresentasikan 
sistem nilai dan pandangan hidup masyarakat Bugis mengenai relasi sosial, kehormatan, 
serta identitas keluarga. Dalam tradisi ini, pernikahan tidak hanya dimaknai sebagai 
penyatuan dua individu dalam ikatan suci, tetapi lebih jauh sebagai pertemuan dua keluarga 
besar yang membawa nama baik, status sosial, serta martabat yang harus dijaga. Berbagai 
tahapan dalam prosesi adat, seperti mappasiarekeng (pembicaraan awal), mappettuada 
(penentuan kesepakatan), maduppa (penerimaan tamu), hingga mapacci (ritual pensucian), 
menunjukkan kompleksitas dan kekayaan nilai budaya yang terkandung dalam perkawinan 
adat Bugis.Salah satu aspek paling menonjol dalam perkawinan Bugis adalah keberadaan 
uang panai’, yaitu mahar yang diberikan pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Uang 
panai’ bukan semata nilai ekonomi, melainkan simbol penghormatan terhadap perempuan 
dan keluarganya, sekaligus menjadi penanda status sosial, pendidikan, serta latar belakang 
keluarga calon mempelai. Dalam konteks ini, perkawinan adat menjadi arena simbolik di 

https://journal.terekamjejak.com/index.php/jsc


55 
 

mana kehormatan keluarga ditegaskan dan identitas sosial diperkuat.Namun demikian, 
dalam perubahan sosial. Penelitian dilakukan dengan pendekatan kualitatif deskriptif 
melalui dinamika masyarakat modern, perkawinan adat Bugis menghadapi berbagai 
tantangan, seperti komersialisasi adat, beban ekonomi akibat uang panai’ yang tinggi, serta 
pengaruh budaya luar yang menyebabkan terjadinya pergeseran nilai. Artikel ini bertujuan 
untuk mengkaji makna simbolik dari berbagai elemen dalam perkawinan adat Bugis, serta 
relevansinya dalam mempertahankan identitas keluarga di tengah studi literatur, 
wawancara dengan pelaku adat, dan analisis terhadap praktik budaya di masyarakat. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa meskipun ehormatanmengalami berbagai adaptasi, 
perkawinan adat Bugis tetap menjadi sarana penting dalam memperkuat jati diri, 
menjaga kehormatan, dan mempererat solidaritas antar keluarga dan komunitas. 

Kata Kunci: Perkawinan Adat Bugis, Uang Panai, Kehormatan, Identitas Sosial, Tradisi Lokal, 
Nilai Budaya. 

 

 

PENDAHULUAN 

Perkawinan merupakan salah satu peristiwa sosial yang tidak hanya 

memiliki nilai personal tetapi juga mengandung dimensi kultural dan simbolik 

yang kuat dalam kehidupan masyarakat. Di Indonesia, sebagai negara yang kaya 

akan keberagaman budaya setiap suku memiliki tradisi dan tata cara perkawinan 

yang khas termasuk masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan. Perkawinan adat 

Bugis bukan sekadar penyatuan dua insan melainkan sebuah prosesi sakral yang 

melibatkan keluarga besar dan komunitas adat serta sarat dengan nilai-nilai 

sosial, agama, dan budaya yang dijunjung tinggi (Koentjaraningrat, 2009) 

Dalam hukum adat perkawinan bukan hanya urusan pribadi bagi 

pasangan yang menikah melainkan juga melibatkan keluarga, suku, masyarakat, 

bahkan struktur kasta. Perkawinan menjadi peristiwa sosial yang menyangkut 

kehormatan kolektif karena setiap keputusan dan proses dalam pernikahan 

mencerminkan martabat keluarga dan status sosial yang bersangkutan. Selain 

itu, perkawinan juga dipahami sebagai proses di mana individu secara simbolik 

dan sosial "terpisah" dari orang tuanya dan mulai menjalankan peran baru untuk 

melanjutkan garis keturunan sekaligus mengemban tanggung jawab sebagai 

bagian dari sistem kekerabatan (Hasan, 2025) 

Dalam masyarakat Bugis hal ini tercermin melalui berbagai tahapan 

upacara adat yang dilaksanakan secara bertahap dan penuh makna mulai dari 

mappasiarekeng (pembicaraan awal), mappettuada (perundingan keluarga), 



56 
 

maduppa (penyambutan keluarga) hingga mapacci (ritual pensucian diri 

menjelang akad). Setiap tahapan memiliki nilai filosofis dan simbolik yang 

mengikat keluarga besar kedua belah pihak sekaligus mempertegas peran sosial 

masing-masing anggota dalam struktur adat. 

Salah satu unsur paling menonjol dalam perkawinan adat Bugis adalah 

uang panai’ yakni mahar dalam bentuk harta atau uang yang diberikan oleh pihak 

laki-laki kepada keluarga perempuan. Uang panai’ bukan hanya bernilai materi 

tetapi menjadi simbol penghormatan terhadap perempuan dan keluarganya serta 

menjadi cerminan dari harga diri, strata sosial, dan latar belakang keluarga calon 

mempelai (Mahyuddin, 2017). 

Dalam konteks ini perkawinan adat menjadi panggung simbolik di mana 

kehormatan keluarga diperlihatkan secara terbuka dan identitas sosial 

ditegaskan kepada masyarakat. Namun seiring perubahan zaman dan pengaruh 

globalisasi tradisi perkawinan adat Bugis mulai mengalami berbagai tantangan. 

Nilai-nilai adat seringkali berbenturan dengan kondisi ekonomi, gaya hidup 

modern, dan pandangan baru tentang relasi antarindividu. Salah satu contoh 

paling nyata adalah polemik mengenai besarnya uang panai’ yang kadang 

menjadi beban berat bagi calon pengantin laki-laki dan keluarganya sehingga 

memunculkan ketegangan antara pelestarian tradisi dan kebutuhan untuk 

adaptasi. 

Berdasarkan latar belakang tersebut artikel ini bertujuan untuk mengkaji 

makna simbolik perkawinan adat Bugis sebagai representasi kehormatan dan 

identitas keluarga serta menganalisis bagaimana tradisi ini bertahan, berubah 

atau bertransformasi dalam menghadapi dinamika sosial budaya masyarakat 

kontemporer. 

 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang 

bertujuan untuk memahami dan mendeskripsikan makna simbolik serta nilai 

sosial dalam perkawinan adat Bugis, khususnya terkait kehormatan dan 

identitas keluarga. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali 



57 
 

pengalaman, pandangan, dan pemahaman mendalam dari para pelaku budaya 

dan tokoh adat mengenai tradisi tersebut. 

Penelitian dilakukan dengan fokus pada wawancara terhadap tokoh adat 

Bugis yang memiliki pengetahuan dan pengalaman langsung dalam 

melaksanakan serta menjaga tradisi perkawinan adat Bugis. Tokoh adat dipilih 

karena perannya sebagai penjaga dan pewaris nilai-nilai budaya serta sebagai 

narasumber yang kredibel. Lokasi penelitian dapat disesuaikan dengan 

keberadaan komunitas Bugis, baik di Sulawesi Selatan maupun daerah lain 

yang memiliki diaspora Bugis. 

Data utama diperoleh melalui wawancara semi-terstruktur dengan 

tokoh adat. Wawancara semi-terstruktur dipilih untuk memberikan ruang bagi 

informan mengemukakan pandangan dan cerita secara bebas, namun tetap 

terarah pada pokok pembahasan. Pertanyaan yang diajukan berkaitan dengan 

proses perkawinan adat, simbol-simbol yang digunakan, nilai kehormatan yang 

terkandung, serta peran keluarga dalam mempertahankan identitas budaya 

melalui perkawinan. 

Wawancara dilakukan secara tatap muka dengan durasi sekitar 60–90 

menit per sesi dan direkam (dengan izin informan) untuk memudahkan proses 

transkripsi dan analisis data. Selain itu wawancara dilengkapi dengan catatan 

lapangan yang mencatat suasana, bahasa tubuh dan konteks lain yang 

mendukung pemahaman data. 

Data hasil wawancara dianalisis dengan menggunakan teknik analisis 

tematik. Proses analisis meliputi pengkodean data, identifikasi tema-tema 

utama dan pengelompokan informasi berdasarkan konsep kehormatan dan 

identitas keluarga dalam perkawinan adat Bugis. Peneliti melakukan 

interpretasi terhadap tema yang muncul dengan mengaitkannya pada konteks 

budaya serta teori-teori terkait hukum adat dan antropologi budaya. 

Untuk meningkatkan validitas data penelitian ini menggunakan 

triangulasi sumber yaitu dengan mengkonfirmasi dan membandingkan 

informasi dari beberapa tokoh adat berbeda. Selain itu dilakukan member 

check dengan menyampaikan hasil sementara kepada informan untuk 

memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan maksud dan 



58 
 

pemahaman informan. 

Peneliti menjaga etika penelitian dengan meminta persetujuan sadar 

dari seluruh informan sebelum wawancara sehingga menjamin kerahasiaan 

identitas dan data pribadi serta menghormati adat istiadat dan norma yang 

berlaku selama proses penelitian berlangsung 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Perkawinan didefinisikan sebagai ikatan lahir dan batin antara seorang 

pria dan seorang wanita sebagai suami istri yang bertujuan untuk membangun 

keluarga atau rumah tangga yang bahagia dan kekal dengan landasan 

ketuhanan Yang Maha Esa (Hasan, 2025). Dalam masyarakat Bugis konsep ini 

diinterpretasikan secara luas dan dalam. Perkawinan tidak hanya menjadi 

urusan personal tetapi merupakan peristiwa sosial dan budaya yang 

menyangkut kehormatan keluarga, suku, dan masyarakat. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa dalam pelaksanaan adat Bugis dan perkawinan 

merupakan sarana pewarisan nilai- nilai leluhur yang mencerminkan martabat, 

identitas, dan keberlangsungan garis keturunan (Nurhayati, 2015) 

Pelaksanaan tradisi perkawinan adat Bugis sarat dengan simbolisme dan 

tahapan prosesi yang mencerminkan nilai-nilai luhur. Berdasarkan hasil 

wawancara dengan beberapa tokoh adat Bugis di Bandar Lampung diketahui 

bahwa setiap tahapan dalam prosesi memiliki makna filosofis. Misalnya dalam 

tahap mappasiarekeng (pembicaraan awal) keluarga pria secara resmi 

menyatakan niat untuk melamar dan ini bukan hanya soal izin tapi juga  simbol 

penghormatan terhadap keluarga perempuan 

Salah satu ciri khas yang paling dikenal dalam perkawinan adat Bugis 

adalah keberadaan uang panai’. Uang panai’ merupakan sejumlah harta yang 

diberikan pihak laki-laki sebagai bentuk penghargaan terhadap pihak 

perempuan. Namun uang panai’ bukanlah semata-mata "harga" atau "tebusan", 

melainkan cerminan dari nilai sosial, pendidikan, dan status keluarga calon 

mempelai wanita (Rahman, 2020). Nilai uang panai’ bisa sangat tinggi, 



59 
 

tergantung dari status keluarga perempuan, tingkat pendidikan, dan ekspektasi 

adat setempat (Liliweri, 2017) 

Dalam masyarakat Bugis perantauan seperti di Bandar Lampung, 

pelaksanaan uang panai’ mengalami penyesuaian. Tokoh adat H. Ambo Dalle 

menyebutkan bahwa keluarga kini lebih fleksibel terhadap jumlah uang panai’, 

mempertimbangkan kondisi ekonomi calon mempelai laki-laki (Ambo Dalle). 

Walaupun demikian nilai simbolik tetap dijaga. Pengurangan jumlah uang 

panai’ biasanya dikompensasi dengan bentuk lain seperti barang seserahan atau 

kontribusi pada pelaksanaan acara perkawinan. 

Selain uang panai’, sistem perkawinan adat Bugis juga memuat struktur 

dan tahapan lain seperti mappettuada (perundingan keluarga mengenai syarat 

dan hari baik), mappanre temme’ (pemberian uang panai’), dan resepsi adat. 

Semua tahapan ini menunjukkan bahwa perkawinan merupakan tanggung 

jawab kolektif keluarga besar, bukan hanya pasangan mempelai (Ambo Dalle). 

Setiap tahapan memperkuat ikatan emosional dan sosial antara dua keluarga 

yang akan bersatu. 

Dalam hukum adat Bugis perkawinan berfungsi sebagai proses transisi 

dari seorang individu menjadi bagian dari satuan sosial baru. Seorang anak 

dianggap secara simbolik "lepas" dari keluarga asalnya dan memulai garis 

keturunan sendiri namun tetap terikat dalam struktur besar keluarga dan 

komunitasnya (Hikayat Bugis, Sejarah dan Tradisi, Lembaga Kebudayaan Bugis, 

2016). Pandangan ini menegaskan bahwa perkawinan memiliki fungsi sosial 

yang jauh lebih luas daripada sekadar menyatukan dua individu. Hasil 

wawancara juga menunjukkan bahwa adat Bugis masih mempertimbangkan 

struktur kasta dalam memilih pasangan. Walaupun tidak seketat masa lalu 

beberapa keluarga masih mempertimbangkan latar belakang sosial, status 

ekonomi dan garis keturunan dalam menjodohkan anaknya (Koentjaraningrat, 

2009). Menurut Andi Tenri, seorang tokoh adat perempuan Bugis di Bandar 

Lampung, “Adat Bugis mengajarkan kesetaraan tetapi tetap menghormati garis 

darah. Ini soal menjaga harmoni keluarga besar bukan diskriminasi” (Suharto, 

2021) . 

Nilai luhur dalam perkawinan adat Bugis tidak hanya dijaga oleh tokoh 



60 
 

adat tapi juga dihidupkan pada kehidupan sehari-hari komunitas Bugis. Dalam 

prosesi pernikahan misalnya keluarga besar dari kedua belah pihak terlibat 

langsung dalam persiapan acara baik dari sisi materi maupun spiritual. Konsep 

gotong royong atau mabbulo sibatang (saling membantu antar kerabat) menjadi 

praktik yang mengakar dan diwariskan terus menerus. Di tengah arus 

modernisasi pelaksanaan adat Bugis dalam perkawinan menghadapi sejumlah 

tantangan. Generasi muda cenderung mencari cara praktis dan ekonomis 

dalam menyelenggarakan pernikahan. Beberapa memilih menikah secara 

sederhana tanpa mengikuti seluruh tahapan adat baik karena alasan finansial 

maupun kurangnya pemahaman terhadap makna filosofis di balik tradisi 

tersebut(Nurhayati, 2015). Namun tokoh adat berusaha menjaga nilai-nilai 

tersebut dengan memberikan pemahaman bahwa prosesi adat bukan sekadar 

ritual kosong tapi memiliki makna yang mendalam bagi kehormatan keluarga. 

Dari wawancara yang dilakukan tampak bahwa kompromi menjadi jalan 

tengah. Misalnya jumlah uang panai’ bisa dinegosiasikan tetapi simbol adat 

seperti mappettuada tetap dilaksanakan walaupun dalam bentuk yang lebih 

sederhana. Ini menunjukkan adanya semangat pelestarian yang adaptif 

terhadap zaman tanpa kehilangan esensi tradisi (Farida, 2023). 

Selain aspek budaya dan sosial, nilai spiritual dalam perkawinan adat 

Bugis juga sangat kuat. Sebelum akad nikah biasanya dilakukan prosesi doa dan 

nasihat adat yang disampaikan oleh tetua atau pemuka agama. Nasihat ini 

berisi tentang tanggung jawab sebagai suami istri dan pentingnya menjaga 

nama baik keluarga dan makna kesetiaan dalam rumah tangga. Tradisi ini 

menegaskan bahwa perkawinan adalah “pekkato sipulung” yaitu ikatan sakral 

yang disaksikan oleh keluarga, masyarakat, dan Tuhan. 

Oleh karena itu dapat disimpulkan bahwa perkawinan adat Bugis 

memiliki dimensi yang sangat kaya yaitu sosial, budaya, ekonomi, dan spiritual. 

Perkawinan dipandang sebagai ikatan lahir dan batin antara pria dan wanita 

yang tidak hanya menyatukan secara pribadi tapi juga menjadi landasan 

spiritual dan sosial dalam membangun tumah tangga yang bahagia dan kekal 

dengan landasan Ketuhanan Yang Maha Esa  (Hasyim, 2020). 

Keberlangsungan tradisi ini tidak hanya memperkuat identitas budaya 

masyarakat Bugis tapi juga menjadi simbol kehormatan dan jati diri keluarga 



61 
 

besar. 

Meskipun modernisasi telah mengubah banyak aspek kehidupan 

beberapa nilai tradisional masih bertahan. Dalam masyarakat Bugis, 

pertimbangan terhadap status sosial, keturunan, dan kehormatan keluarga 

masih memengaruhi keputusan perjodohan. Walaupun sistem kasta tidak lagi 

seketat masa lampau, pandangan mengenai kesepadanan sosial (siri’ na pacce) 

masih dijunjung tinggi (UU No. 17 Tahun 1974) 

Andi Tenri seorang tokoh adat perempuan Bugis di Bandar Lampung 

menuturkan bahwa “Adat Bugis mengajarkan kesetaraan tapi juga 

menghormati garis darah. Ini bukan soal diskriminasi melainkan menjaga 

keharmonisan keluarga besar.” (Abdurrahman, 2019). Pandangan ini 

mencerminkan bagaimana nilai adat disesuaikan dengan konteks sosial tanpa 

menghilangkan makna aslinya. 

Perkawinan adat Bugis melibatkan seluruh keluarga besar baik dari 

pihak laki- laki maupun perempuan. Konsep gotong royong yang disebut 

mabbulo sibatang (bersatu dalam satu batang) menjadi dasar utama dalam 

penyelenggaraan acara. Setiap anggota keluarga berpartisipasi dalam bentuk 

bantuan materi, tenaga, maupun doa. Hal ini memperkuat solidaritas sosial dan 

menegaskan bahwa perkawinan bukan hanya milik dua individu tapi milik 

komunitas. 

Di era modern masyarakat Bugis menghadapi tantangan dalam 

mempertahankan nilai adat di tengah perubahan gaya hidup. Generasi muda 

cenderung memilih bentuk perkawinan yang sederhana dan efisien kadang 

tanpa melalui seluruh tahapan adat (Pelras, 2006). Namun demikian tokoh adat 

dan lembaga budaya Bugis terus berupaya memberikan edukasi tentang makna 

filosofis di balik setiap prosesi. 

Bentuk kompromi sering kali menjadi solusi misalnya pelaksanaan 

mappettuada tetap dilakukan tapi dengan prosesi yang lebih ringkas. Uang 

panai’ dapat disesuaikan jumlahnya asalkan makna penghormatan tetap terjaga 

(Sulaeman, 2017). Adaptasi ini menunjukkan bahwa tradisi Bugis bersifat 

dinamis dan mampu bertransformasi tanpa kehilangan jati dirinya (Millar, 

2009). 

 



62 
 

 

KESIMPULAN 

Perkawinan adat Bugis bukan hanya peristiwa sakral antara dua individu 

melainkan juga merupakan simbol kehormatan, status sosial, dan identitas 

keluarga besar. Perkawinan adat merupakan sebuah ikatan antara seorang pria 

dan seorang wanita yang bersifat komunal. Tujuan utama dari perkawinan ini 

adalah untuk menghasilkan generasi penerus sehingga kehidupan kelompok 

atau klan mereka dapat terus berlanjut (Hasan, 2025). Tradisi ini memuat nilai-

nilai luhur yang tercermin dalam setiap tahapan prosesi seperti 

mappasiarekeng, mappettuada hingga mappanre temme’. Keberadaan uang 

panai’ menjadi simbol penghargaan dan penegasan nilai sosial calon mempelai 

perempuan bukan sebagai bentuk jual beli melainkan lambang kehormatan 

terhadap keluarga pihak perempuan. Dalam masyarakat Bugis perantauan 

seperti di Bandar Lampung pelaksanaan adat mengalami penyesuaian terutama 

dalam hal nominal uang panai’ tanpa menghilangkan nilai simboliknya. 

Kompromi antara nilai tradisi dan realitas ekonomi menjadi bentuk adaptasi 

yang mencerminkan dinamika budaya Bugis dalam konteks modern. Meskipun 

tidak semua tahapan adat dilaksanakan secara utuh tapi elemen-elemen 

penting seperti mappettuada dan nasihat adat tetap dijaga sebagai bentuk 

penghormatan terhadap leluhur dan nilai spiritual perkawinan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku: 

Hasan, Zainudin. (2025). Hukum Adat. Bandar Lampung: UBL Press. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.  

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.  

Liliweri, A. (2017). Masyarakat Bugis: Sistem Sosial dan Budaya. Makassar: 

Universitas Hasanuddin Press. 



63 
 

Mahyuddin. (2017). Uang Panai’ dan Identitas Sosial dalam Masyarakat Bugis. 

Makassar: Pustaka La Galigo. 

Mattulada. (1995). Latoa: Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik 

Orang Bugis. Ujung Pandang: Hasanuddin University Press. 

Millar, Susan Bolyard. (2009). Perkawinan Bugis. Makassar: Ininnawa.  

Nurhayati. (2015). Tradisi dan Upacara Bugis. Makassar: Pustaka Bugis.  

Pelras, C. (2006). Manusia Bugis. Jakarta: Nalar. 

Sulaeman. (2017). Budaya dan Tradisi Bugis di Era Modern. Makassar: Pustaka 

Timur. 

 

Jurnal: 

Farida. (2023). “Transformasi Tradisi Pernikahan di Kalangan Milenial Bugis.” 

Jurnal Sosial Budaya, 6(1), 38–40. 

Hasyim. (2020). “Makna Religius dalam Perkawinan Adat Bugis.” Jurnal Islam 

dan Budaya, 8(2), 58. 

Rahman, Abdul. (2020). “Makna Sosial Uang Panai dalam Perkawinan Bugis.” 

Jurnal Kebudayaan Bugis, 11(2), 50. 

Suharto. (2021). “Stratifikasi Sosial dalam Perkawinan Bugis.” Jurnal 

Antropologi Sosial, 15 (3), 43. 

 

 

 

 

 


