54

Journal of Social and Communication (JSC) Terekam Jejak, Copyright © 2025
Vol. 1, Num. 2, 2025

https:/ /journal.terekamjejak.com/index.php/jsc

Author: Muhammad Fairuz Nafis Loto

Perkawinan Adat Bugis Simbol
Kehormatan Dan Identitas Keluarga

ABSTRACT

The Bugis traditional wedding is one_form of local wisdom that reflects the value system and
worldview of the Bugls people regarding social relations, honor, and famlly identity. In this
tradition, marriage is not merely seen as the union of two individuals in a sacred bond, but
more profoundly as the convergence of two extended families that carry with them names,
social status, and dignity that must be preserved. Various stages in the traditional procession—
such as mappasiarekeng (initial discussions), mappettuada (agreement negotiations),
maduppa (welcoming of guests), and mapacci (purification ritual)—demonstrate the
complexity and cultural richness embedded in Bugis traditional marriage. One of the most
prominent aspects of Bugis marriage is the presence of uang panat’, a form of bridewealth
given by the groom’s family to the bride’s family. Uang panai’is not merely economic in value,
but serves as a symbol of respect toward the woman and her family, as well as a marker of the
groom’s social status, education, and family background. In this context, traditional marriage
becomes a symbolic arena where family honor is asserted and social identity is reinforced.
Nevertheless, in the dynamics of modern society, Bugis traditional marriage faces various
challenges, such as the commercialization of customs, the economic burden due to high uang
panat’, and the influence of external cultures that lead to a shift in values. This article aims to
examine the symbolic meanings of various elements in Bugis traditional marriage and their
relevance in preserving family identity amidst social change. This study employs a descriptive
qualitative approach through literature review, interviews with cultural practitioners, and
analysis of cultural practices in the community. The findings reveal that despite undergoing
various adaptations, Bugis traditional marriage remains a vital medium for reinforcing
identity, preserving honor, and strengthening solidarity among families and communities.

Keywords: Bugis Traditional Marriage, Uang Panai’, Honor, Social Identity, Local Tradition,
Cultural Values.

ABSTRAK

Perkawinan adat Bugis merupakan salah satu bentuk kearifan lokal yang merepresentasikan
sistem nilai dan pandangan hidup masyarakat Bugis mengenai relasi sosial, kehormatan,
serta identitas keluarga. Dalam tradisi ini, pernikahan tidak hanya dimaknai sebagai
penyatuan dua individu dalam ikatan suci, tetapi lebih jauh sebagai pertemuan dua keluarga
besar yang membawa nama baik, status sosial, serta martabat yang harus dijaga. Berbagai
tahapan dalam prosesi adat, seperti mappasiarekeng (pembicaraan awal), mappettuada
(penentuan kesepakatan), maduppa (penerimaan tamu), hingga mapacci (ritual pensucian),
menunjukkan kompleksitas dan kekayaan nilai budaya yang terkandung dalam perkawinan
adat Bugis.Salah satu aspek paling menonjol dalam perkawinan Bugis adalah keberadaan
uang panat’, yaitu mahar yang diberikan pihak laki-laki kepada pihak perempuan. Uang
panai’ bukan semata nilai ekonomi, melainkan simbol penghormatan terhadap perempuan
dan keluarganya, sekaligus menjadi penanda status sosial, pendidikan, serta latar belakang
keluarga calon mempelai. Dalam konteks ini, perkawinan adat menjadi arena simbolik di


https://journal.terekamjejak.com/index.php/jsc

55

mana kehormatan keluarga ditegaskan dan identitas sosial diperkuat.Namun demikian,
dalam perubahan sosial. Penelitian dilakukan dengan pendekatan kualitatif deskriptif
melalui dinamika masyarakat modern, perkawinan adat Bugis menghadapi berbagai
tantangan, seperti komersialisasi adat, beban ekonomi akibat uang panai’ yang tinggi, serta
pengaruh budaya luar yang menyebabkan terjadinya pergeseran nilai. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji makna simbolik dari berbagai elemen dalam perkawinan adat Bugis, serta
relevansinya dalam mempertahankan identitas keluarga di tengah studi literatur,
wawancara dengan pelaku adat, dan analisis terhadap praktik budaya di masyarakat. Hasil
kajian menunjukkan bahwa meskipun ehormatanmengalami berbagai  adaptasi,
perkawinan adat Bugis tetap menjadi sarana penting dalam memperkuat jati diri,
menjaga kehormatan, dan mempererat solidaritas antar keluarga dan komunitas.

Kata Kunci: Perkawinan Adat Bugis, Uang Panai, Kehormatan, Identitas Sosial, Tradisi Lokal,
Nilai Budaya.

PENDAHULUAN

Perkawinan merupakan salah satu peristiwa sosial yang tidak hanya
memiliki nilai personal tetapi juga mengandung dimensi kultural dan simbolik
yang kuat dalam kehidupan masyarakat. Di Indonesia, sebagai negara yang kaya
akan keberagaman budaya setiap suku memiliki tradisi dan tata cara perkawinan
yang khas termasuk masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan. Perkawinan adat
Bugis bukan sekadar penyatuan dua insan melainkan sebuah prosesi sakral yang
melibatkan keluarga besar dan komunitas adat serta sarat dengan nilai-nilai
sosial, agama, dan budaya yang dijunjung tinggi (Koentjaraningrat, 2009)

Dalam hukum adat perkawinan bukan hanya urusan pribadi bagi
pasangan yang menikah melainkan juga melibatkan keluarga, suku, masyarakat,
bahkan struktur kasta. Perkawinan menjadi peristiwa sosial yang menyangkut
kehormatan kolektif karena setiap keputusan dan proses dalam pernikahan
mencerminkan martabat keluarga dan status sosial yang bersangkutan. Selain
itu, perkawinan juga dipahami sebagai proses di mana individu secara simbolik
dan sosial "terpisah" dari orang tuanya dan mulai menjalankan peran baru untuk
melanjutkan garis keturunan sekaligus mengemban tanggung jawab sebagai
bagian dari sistem kekerabatan (Hasan, 2025)

Dalam masyarakat Bugis hal ini tercermin melalui berbagai tahapan
upacara adat yang dilaksanakan secara bertahap dan penuh makna mulai dari

mappasiarekeng (pembicaraan awal), mappettuada (perundingan keluarga),



56

maduppa (penyambutan keluarga) hingga mapacci (ritual pensucian diri
menjelang akad). Setiap tahapan memiliki nilai filosofis dan simbolik yang
mengikat keluarga besar kedua belah pihak sekaligus mempertegas peran sosial
masing-masing anggota dalam struktur adat.

Salah satu unsur paling menonjol dalam perkawinan adat Bugis adalah
uang panai’ yakni mahar dalam bentuk harta atau uang yang diberikan oleh pihak
laki-laki kepada keluarga perempuan. Uang panai’ bukan hanya bernilai materi
tetapi menjadi simbol penghormatan terhadap perempuan dan keluarganya serta
menjadi cerminan dari harga diri, strata sosial, dan latar belakang keluarga calon

mempelai (Mahyuddin, 2017).

Dalam konteks ini perkawinan adat menjadi panggung simbolik di mana
kehormatan keluarga diperlihatkan secara terbuka dan identitas sosial
ditegaskan kepada masyarakat. Namun seiring perubahan zaman dan pengaruh
globalisasi tradisi perkawinan adat Bugis mulai mengalami berbagai tantangan.
Nilai-nilai adat seringkali berbenturan dengan kondisi ekonomi, gaya hidup
modern, dan pandangan baru tentang relasi antarindividu. Salah satu contoh
paling nyata adalah polemik mengenai besarnya uang panai’ yang kadang
menjadi beban berat bagi calon pengantin laki-laki dan keluarganya sehingga
memunculkan ketegangan antara pelestarian tradisi dan kebutuhan untuk
adaptasi.

Berdasarkan latar belakang tersebut artikel ini bertujuan untuk mengkaji
makna simbolik perkawinan adat Bugis sebagai representasi kehormatan dan
identitas keluarga serta menganalisis bagaimana tradisi ini bertahan, berubah
atau bertransformasi dalam menghadapi dinamika sosial budaya masyarakat

kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang
bertujuan untuk memahami dan mendeskripsikan makna simbolik serta nilai
sosial dalam perkawinan adat Bugis, khususnya terkait kehormatan dan

identitas keluarga. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali



57

pengalaman, pandangan, dan pemahaman mendalam dari para pelaku budaya
dan tokoh adat mengenai tradisi tersebut.

Penelitian dilakukan dengan fokus pada wawancara terhadap tokoh adat
Bugis yang memiliki pengetahuan dan pengalaman langsung dalam
melaksanakan serta menjaga tradisi perkawinan adat Bugis. Tokoh adat dipilih
karena perannya sebagai penjaga dan pewaris nilai-nilai budaya serta sebagai
narasumber yang kredibel. Lokasi penelitian dapat disesuaikan dengan
keberadaan komunitas Bugis, baik di Sulawesi Selatan maupun daerah lain
yang memiliki diaspora Bugis.

Data utama diperoleh melalui wawancara semi-terstruktur dengan
tokoh adat. Wawancara semi-terstruktur dipilih untuk memberikan ruang bagi
informan mengemukakan pandangan dan cerita secara bebas, namun tetap
terarah pada pokok pembahasan. Pertanyaan yang diajukan berkaitan dengan
proses perkawinan adat, simbol-simbol yang digunakan, nilai kehormatan yang
terkandung, serta peran keluarga dalam mempertahankan identitas budaya

melalui perkawinan.

Wawancara dilakukan secara tatap muka dengan durasi sekitar 60—90
menit per sesi dan direkam (dengan izin informan) untuk memudahkan proses
transkripsi dan analisis data. Selain itu wawancara dilengkapi dengan catatan
lapangan yang mencatat suasana, bahasa tubuh dan konteks lain yang
mendukung pemahaman data.

Data hasil wawancara dianalisis dengan menggunakan teknik analisis
tematik. Proses analisis meliputi pengkodean data, identifikasi tema-tema
utama dan pengelompokan informasi berdasarkan konsep kehormatan dan
identitas keluarga dalam perkawinan adat Bugis. Peneliti melakukan
interpretasi terhadap tema yang muncul dengan mengaitkannya pada konteks
budaya serta teori-teori terkait hukum adat dan antropologi budaya.

Untuk meningkatkan validitas data penelitian ini menggunakan
triangulasi sumber yaitu dengan mengkonfirmasi dan membandingkan
informasi dari beberapa tokoh adat berbeda. Selain itu dilakukan member
check dengan menyampaikan hasil sementara kepada informan untuk

memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan maksud dan



58

pemahaman informan.

Peneliti menjaga etika penelitian dengan meminta persetujuan sadar
dari seluruh informan sebelum wawancara sehingga menjamin kerahasiaan
identitas dan data pribadi serta menghormati adat istiadat dan norma yang

berlaku selama proses penelitian berlangsung

HASIL DAN PEMBAHASAN

Perkawinan didefinisikan sebagai ikatan lahir dan batin antara seorang
pria dan seorang wanita sebagai suami istri yang bertujuan untuk membangun
keluarga atau rumah tangga yang bahagia dan kekal dengan landasan
ketuhanan Yang Maha Esa (Hasan, 2025). Dalam masyarakat Bugis konsep ini
diinterpretasikan secara luas dan dalam. Perkawinan tidak hanya menjadi
urusan personal tetapi merupakan peristiwa sosial dan budaya yang
menyangkut kehormatan keluarga, suku, dan masyarakat. Penelitian ini
menunjukkan bahwa dalam pelaksanaan adat Bugis dan perkawinan
merupakan sarana pewarisan nilai- nilai leluhur yang mencerminkan martabat,

identitas, dan keberlangsungan garis keturunan (Nurhayati, 2015)

Pelaksanaan tradisi perkawinan adat Bugis sarat dengan simbolisme dan
tahapan prosesi yang mencerminkan nilai-nilai luhur. Berdasarkan hasil
wawancara dengan beberapa tokoh adat Bugis di Bandar Lampung diketahui
bahwa setiap tahapan dalam prosesi memiliki makna filosofis. Misalnya dalam
tahap mappasiarekeng (pembicaraan awal) keluarga pria secara resmi
menyatakan niat untuk melamar dan ini bukan hanya soal izin tapi juga simbol
penghormatan terhadap keluarga perempuan

Salah satu ciri khas yang paling dikenal dalam perkawinan adat Bugis
adalah keberadaan uang panai’. Uang panai’ merupakan sejumlah harta yang
diberikan pihak laki-laki sebagai bentuk penghargaan terhadap pihak
perempuan. Namun uang panai’ bukanlah semata-mata "harga" atau "tebusan",
melainkan cerminan dari nilai sosial, pendidikan, dan status keluarga calon

mempelai wanita (Rahman, 2020). Nilai uang panai’ bisa sangat tinggi,



59

tergantung dari status keluarga perempuan, tingkat pendidikan, dan ekspektasi
adat setempat (Liliweri, 2017)

Dalam masyarakat Bugis perantauan seperti di Bandar Lampung,
pelaksanaan uang panai’ mengalami penyesuaian. Tokoh adat H. Ambo Dalle
menyebutkan bahwa keluarga kini lebih fleksibel terhadap jumlah uang panai’,
mempertimbangkan kondisi ekonomi calon mempelai laki-laki (Ambo Dalle).
Walaupun demikian nilai simbolik tetap dijaga. Pengurangan jumlah uang
panai’ biasanya dikompensasi dengan bentuk lain seperti barang seserahan atau
kontribusi pada pelaksanaan acara perkawinan.

Selain uang panai’, sistem perkawinan adat Bugis juga memuat struktur
dan tahapan lain seperti mappettuada (perundingan keluarga mengenai syarat
dan hari baik), mappanre temme’ (pemberian uang panai’), dan resepsi adat.
Semua tahapan ini menunjukkan bahwa perkawinan merupakan tanggung
jawab kolektif keluarga besar, bukan hanya pasangan mempelai (Ambo Dalle).
Setiap tahapan memperkuat ikatan emosional dan sosial antara dua keluarga

yang akan bersatu.

Dalam hukum adat Bugis perkawinan berfungsi sebagai proses transisi
dari seorang individu menjadi bagian dari satuan sosial baru. Seorang anak
dianggap secara simbolik "lepas" dari keluarga asalnya dan memulai garis
keturunan sendiri namun tetap terikat dalam struktur besar keluarga dan
komunitasnya (Hikayat Bugis, Sejarah dan Tradisi, Lembaga Kebudayaan Bugis,
2016). Pandangan ini menegaskan bahwa perkawinan memiliki fungsi sosial
yang jauh lebih luas daripada sekadar menyatukan dua individu. Hasil
wawancara juga menunjukkan bahwa adat Bugis masih mempertimbangkan
struktur kasta dalam memilih pasangan. Walaupun tidak seketat masa lalu
beberapa keluarga masih mempertimbangkan latar belakang sosial, status
ekonomi dan garis keturunan dalam menjodohkan anaknya (Koentjaraningrat,
2009). Menurut Andi Tenri, seorang tokoh adat perempuan Bugis di Bandar
Lampung, “Adat Bugis mengajarkan kesetaraan tetapi tetap menghormati garis
darah. Ini soal menjaga harmoni keluarga besar bukan diskriminasi” (Suharto,
2021) .

Nilai luhur dalam perkawinan adat Bugis tidak hanya dijaga oleh tokoh



60

adat tapi juga dihidupkan pada kehidupan sehari-hari komunitas Bugis. Dalam
prosesi pernikahan misalnya keluarga besar dari kedua belah pihak terlibat
langsung dalam persiapan acara baik dari sisi materi maupun spiritual. Konsep
gotong royong atau mabbulo sibatang (saling membantu antar kerabat) menjadi
praktik yang mengakar dan diwariskan terus menerus. Di tengah arus
modernisasi pelaksanaan adat Bugis dalam perkawinan menghadapi sejumlah
tantangan. Generasi muda cenderung mencari cara praktis dan ekonomis
dalam menyelenggarakan pernikahan. Beberapa memilih menikah secara
sederhana tanpa mengikuti seluruh tahapan adat baik karena alasan finansial
maupun kurangnya pemahaman terhadap makna filosofis di balik tradisi
tersebut(Nurhayati, 2015). Namun tokoh adat berusaha menjaga nilai-nilai
tersebut dengan memberikan pemahaman bahwa prosesi adat bukan sekadar
ritual kosong tapi memiliki makna yang mendalam bagi kehormatan keluarga.

Dari wawancara yang dilakukan tampak bahwa kompromi menjadi jalan
tengah. Misalnya jumlah uang panai’ bisa dinegosiasikan tetapi simbol adat
seperti mappettuada tetap dilaksanakan walaupun dalam bentuk yang lebih
sederhana. Ini menunjukkan adanya semangat pelestarian yang adaptif
terhadap zaman tanpa kehilangan esensi tradisi (Farida, 2023).

Selain aspek budaya dan sosial, nilai spiritual dalam perkawinan adat
Bugis juga sangat kuat. Sebelum akad nikah biasanya dilakukan prosesi doa dan
nasihat adat yang disampaikan oleh tetua atau pemuka agama. Nasihat ini
berisi tentang tanggung jawab sebagai suami istri dan pentingnya menjaga
nama baik keluarga dan makna kesetiaan dalam rumah tangga. Tradisi ini
menegaskan bahwa perkawinan adalah “pekkato sipulung” yaitu ikatan sakral
yang disaksikan oleh keluarga, masyarakat, dan Tuhan.

Oleh karena itu dapat disimpulkan bahwa perkawinan adat Bugis
memiliki dimensi yang sangat kaya yaitu sosial, budaya, ekonomi, dan spiritual.
Perkawinan dipandang sebagai ikatan lahir dan batin antara pria dan wanita
yang tidak hanya menyatukan secara pribadi tapi juga menjadi landasan
spiritual dan sosial dalam membangun tumah tangga yang bahagia dan kekal
dengan landasan Ketuhanan Yang Maha Esa (Hasyim, 2020).
Keberlangsungan tradisi ini tidak hanya memperkuat identitas budaya

masyarakat Bugis tapi juga menjadi simbol kehormatan dan jati diri keluarga



61

besar.

Meskipun modernisasi telah mengubah banyak aspek kehidupan

beberapa nilai tradisional masih bertahan. Dalam masyarakat Bugis,
pertimbangan terhadap status sosial, keturunan, dan kehormatan keluarga
masih memengaruhi keputusan perjodohan. Walaupun sistem kasta tidak lagi
seketat masa lampau, pandangan mengenai kesepadanan sosial (siri’ na pacce)
masih dijunjung tinggi (UU No. 17 Tahun 1974)
Andi Tenri seorang tokoh adat perempuan Bugis di Bandar Lampung
menuturkan bahwa “Adat Bugis mengajarkan kesetaraan tapi juga
menghormati garis darah. Ini bukan soal diskriminasi melainkan menjaga
keharmonisan keluarga besar.” (Abdurrahman, 2019). Pandangan ini
mencerminkan bagaimana nilai adat disesuaikan dengan konteks sosial tanpa
menghilangkan makna aslinya.

Perkawinan adat Bugis melibatkan seluruh keluarga besar baik dari
pihak laki- laki maupun perempuan. Konsep gotong royong yang disebut
mabbulo sibatang (bersatu dalam satu batang) menjadi dasar utama dalam
penyelenggaraan acara. Setiap anggota keluarga berpartisipasi dalam bentuk
bantuan materi, tenaga, maupun doa. Hal ini memperkuat solidaritas sosial dan
menegaskan bahwa perkawinan bukan hanya milik dua individu tapi milik
komunitas.

Di era modern masyarakat Bugis menghadapi tantangan dalam
mempertahankan nilai adat di tengah perubahan gaya hidup. Generasi muda
cenderung memilih bentuk perkawinan yang sederhana dan efisien kadang
tanpa melalui seluruh tahapan adat (Pelras, 2006). Namun demikian tokoh adat
dan lembaga budaya Bugis terus berupaya memberikan edukasi tentang makna
filosofis di balik setiap prosesi.

Bentuk kompromi sering kali menjadi solusi misalnya pelaksanaan
mappettuada tetap dilakukan tapi dengan prosesi yang lebih ringkas. Uang
panai’ dapat disesuaikan jumlahnya asalkan makna penghormatan tetap terjaga
(Sulaeman, 2017). Adaptasi ini menunjukkan bahwa tradisi Bugis bersifat
dinamis dan mampu bertransformasi tanpa kehilangan jati dirinya (Millar,

2009).



62

KESIMPULAN

Perkawinan adat Bugis bukan hanya peristiwa sakral antara dua individu
melainkan juga merupakan simbol kehormatan, status sosial, dan identitas
keluarga besar. Perkawinan adat merupakan sebuah ikatan antara seorang pria
dan seorang wanita yang bersifat komunal. Tujuan utama dari perkawinan ini
adalah untuk menghasilkan generasi penerus sehingga kehidupan kelompok
atau klan mereka dapat terus berlanjut (Hasan, 2025). Tradisi ini memuat nilai-
nilai luhur yang tercermin dalam setiap tahapan prosesi seperti
mappasiarekeng, mappettuada hingga mappanre temme’. Keberadaan uang
panai’ menjadi simbol penghargaan dan penegasan nilai sosial calon mempelai
perempuan bukan sebagai bentuk jual beli melainkan lambang kehormatan
terhadap keluarga pihak perempuan. Dalam masyarakat Bugis perantauan
seperti di Bandar Lampung pelaksanaan adat mengalami penyesuaian terutama
dalam hal nominal uang panai’ tanpa menghilangkan nilai simboliknya.
Kompromi antara nilai tradisi dan realitas ekonomi menjadi bentuk adaptasi
yang mencerminkan dinamika budaya Bugis dalam konteks modern. Meskipun
tidak semua tahapan adat dilaksanakan secara utuh tapi elemen-elemen
penting seperti mappettuada dan nasihat adat tetap dijaga sebagai bentuk

penghormatan terhadap leluhur dan nilai spiritual perkawinan.

DAFTAR PUSTAKA

Buku:

Hasan, Zainudin. (2025). Hukum Adat. Bandar Lampung: UBL Press.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Liliweri, A. (2017). Masyarakat Bugis: Sistem Sosial dan Budaya. Makassar:

Universitas Hasanuddin Press.



63

Mahyuddin. (2017). Uang Panai’ dan Identitas Sosial dalam Masyarakat Bugis.
Makassar: Pustaka La Galigo.

Mattulada. (1995). Latoa: Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik

Orang Bugis. Ujung Pandang: Hasanuddin University Press.
Millar, Susan Bolyard. (2009). Perkawinan Bugis. Makassar: Ininnawa.
Nurhayati. (2015). Tradisi dan Upacara Bugis. Makassar: Pustaka Bugis.
Pelras, C. (2006). Manusia Bugis. Jakarta: Nalar.

Sulaeman. (2017). Budaya dan Tradisi Bugis di Era Modern. Makassar: Pustaka

Timur.

Jurnal:

Farida. (2023). “Transformasi Tradisi Pernikahan di Kalangan Milenial Bugis.”

Jurnal Sosial Budaya, 6(1), 38—40.

Hasyim. (2020). “Makna Religius dalam Perkawinan Adat Bugis.” Jurnal Islam
dan Budaya, 8(2), 58.

Rahman, Abdul. (2020). “Makna Sosial Uang Panai dalam Perkawinan Bugis.”

Jurnal Kebudayaan Bugis, 11(2), 50.

Suharto. (2021). “Stratifikasi Sosial dalam Perkawinan Bugis.” Jurnal

Antropologi Sosial, 15 (3), 43.



